# PRECEPTOS bajo la lupa de la



Tomo UNO Rabino Yehuda Leib Shapiro Editorial BNEI SHOLEM

Basado en las enseñanzas del Rabino Yehuda Leib Schapiro

Único autorizado para la distribución y comercialización: Editorial Bnei Sholem © COPYRIGHT 2020

Todos los derechos reservados. No pueden reproducirse en forma alguna, partes de este libro, ni tampoco almacenar o recuperar información, en forma total o parcial en cualquier idioma sin el consentimiento escrito del editor.

Se aplicarán estrictamente los derechos de autor.



#### EDITORIAL BNEI SHOLEM

Jean Jaures 737
C1215ACM Ciudad de Buenos Aires, Argentina
Telefax (54-11) 4961-8338
editorial@bneisholem.com.ar
www.bneisholem.com.ar

Bajo la lupa de la Cabala / Simja Libe. - 1a ed adaptada. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires : Bnei Sholem, 2017.
223 p. ; 23 x 16 cm.
ISBN 978-987-3833-51-9

1. Arte Religioso. I. Título. CDD 700.482

#### Introducción

Editorial Bnei Sholem tiene el honor de sacar a la luz un material que hasta el momento no se podía encontrar por escrito: los excelentes cursos que el rabino Arie Leib Shapiro ha dado durante muchos años en sus charlas semanales, y que hasta el momento sólo estaban disponibles en inglés, y en formato de audio, en el sitio de Internet internacional de Jabad Lubavitch (www. chabad.org).

Como verá el lector, los temas son variados y sumamente interesantes, potenciados con claras explicaciones, lo cual hará más simple entender ciertos tópicos complejos de la Torá de forma amena y con un destello de mística y *jasidut* (filosofía jasídica).

Actualmente Rabbai Shapiro se desempeña como Rosh Ieshivá (decano) de la Ieshivá Guedolá de Greater Miami, Rav del templo Beit Menajem, y Rabino Principal de la comunidad judía de Miami Beach, Florida. Su buena reputación le ha valido un lugar en la comunidad judía internacional, como javer del Beit Din (corte rabínica) Vaad Rabanei Lubavitch Haklalí de los Estados Unidos y Canadá, y maguid shiur en Dial Adaf, parte de la organización mundial Daf Iomí. Es, además, fundador del Vaad Leafatzat Sijot, y con más de cuatrocientas cuarenta y dos disertaciones en habla inglesa, uno de los conferencistas más prolíficos de la actualidad.

Su titánica tarea de poner las "perlas" de nuestros Sabios al alcance de todo el público en general por igual la logra con

creces: todas sus conferencias resultan enriquecedoras, y arrojan enfoques renovados y abundante luz sobre cada uno de los temas que tocan.

La presente es una compilación y adaptación española de algunas de sus más selectas ponencias. Bnei Sholem ha elegido desarrollarlas en forma de texto, privilegiando el acceso al público general, con la tranquilidad de saber que aún si hubiese optado por reproducir al pie de la letra cada palabra de sus grabaciones, igualmente habría fallado en transmitir el fuego y entusiasmo inimitable que su autor les imprime.

Cabe mencionar que las transcripciones de los audios fueron hechas de forma libre y eso podría dar lugar a pequeñas modificaciones del enfoque que quiso dar el *Rav*. Debido a esto, les pedimos a los lectores que ante cualquier inquietud se comuniquen con nosotros para poder publicar las futuras ediciones del libro con los cambios necesarios.

## Índice

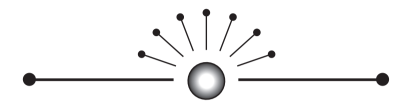
| 1 <b>●</b> La Astrologíay el judaísmo     |    |
|-------------------------------------------|----|
| La astrología en las fuentes hebreas      | 3  |
| ¿Cuánto de verdadero hay en la astrología | ?8 |
| Más alto que las estrellas                |    |
| Astrología e idolatría                    | 19 |
| Cambiando la naturaleza                   | 21 |
| El poder de las mitzvót                   | 25 |
| El poder del Rey                          |    |
| ,                                         |    |
| 33 (¿Judío o vegetariano?                 |    |
| ¿Permitido o prohibido?                   | 35 |
| El judaísmo; alimentación y espiritualida |    |
| Realidad física; realidad espiritual      |    |
| La Torá y el consumo de la carne          |    |
| Elevando el alimento                      |    |
| ¿Absteniéndose de la carne?               |    |
|                                           |    |
| 61 (Los milagros                          |    |
| Introducción                              | 63 |
| ¿Qué es un milagro?                       |    |
| Naturaleza milagrosa - Milagros naturale  |    |
| El declive de los milagros                |    |
| Los milagros, hoy                         |    |
| Los "milagros ocultos" de nuestros días   |    |
| 200 milagros ocarcos de maestros alasm    |    |

| <b>79 ●</b> | La muerte - El acceso a otra dimensión                             |       |
|-------------|--------------------------------------------------------------------|-------|
|             | Introducción                                                       | 81    |
|             | La doble naturaleza                                                | 83    |
|             | El alcance de un alma eterna                                       | 86    |
|             | Una vez del otro lado                                              | 89    |
| 95 <b>(</b> | La fuerza del consuelo a los deudos                                |       |
|             | Nijum Abelim                                                       |       |
|             | Introducción                                                       | _     |
|             | Las tres razones                                                   |       |
|             | Pensamiento vs. Acción                                             |       |
|             | ¿Qué vale más?                                                     | 106   |
|             | El lugar del consuelo                                              |       |
|             | "Con los deudos de Jerusalén."                                     | 112   |
|             | El consuelo final                                                  | 114   |
| 117         | El poder del dinero en la tradición                                | judía |
|             | Hacia una comprensión cabal del papel del dinero en nuestras vidas |       |
|             | Introducción                                                       | 110   |
|             | El dinero y la Torá                                                |       |
|             | Desentrañando la Ambigüedad                                        |       |
|             | ¿Quién es el dueño?                                                |       |
|             | El espíritu de la ley                                              |       |
|             | Elevar el dinero; elevar el cuerpo                                 |       |
|             | ¿Genio empresario o idólatra involuntario?                         |       |
|             | Conclusión                                                         |       |
|             | Conclusion                                                         | 144   |
| 147         | Mujer virtuosa                                                     |       |
|             | El activo rol de la mujer en la comunidad judía                    | 1.40  |
|             | IntroducciónLa mente JaBaD - Mente femenina vs. Ment               |       |
|             |                                                                    |       |
|             | culina                                                             | 151   |

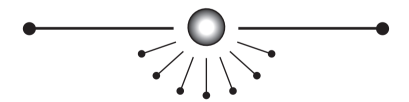
| La verdadera importancia de la mujer judía    | 154 |
|-----------------------------------------------|-----|
| Di's masculino, pueblo femenino               | 157 |
| Dos mitades, una unidad                       |     |
| 161 (Educación                                |     |
| La educación judía de nuestros hijos          |     |
| Introducción                                  | 163 |
| La educación y el legado de nuestro pueblo    | 166 |
| Comenzar desde niños                          | 169 |
| El refuerzo de la voluntad; la misión paterna | 171 |
| Una conciencia espiritual                     | 174 |
| La educación y la atmósfera de santidad       |     |
| 1814¿Cómo no tener miedo?                     |     |
| Confianza en Hashem.                          |     |
| ¿Qué es bitajón?                              | 183 |
| ¿Cómo no tener miedo?                         | 184 |
| Fe y Esperanza                                | 187 |
| Bitajón: Entrega Total                        | 192 |
| ¿Para qué Bitajón si todo es para bien?       | 198 |
| Emuná sobre el pasado, Bitajón para el futuro |     |
| 41                                            |     |







# La **Astrología**y el judaísmo





- ▶ La astrología en las fuentes hebreas ¶
- D¿Cuánto de verdadero hay en la astrología? €I
  - Más alto que las estrellas €
    - I Astrología e idolatría ◀
  - D Cambiando la naturaleza
    - I El poder de las mitzvót €
      - DEI poder del Rey €



### astrología en las fuentes hebreas

palabra astrología, tal como la conocemos en arameo, encuentra su raíz en el término griego "astar", cuyo significado, predeciblemente, no es otro que "estrella". Podemos entonces definir con sencillez al astrólogo como aquél que observa y estudia los astros y su devenir. En particular, con la expectativa de adquirir conocimientos místicos sobre el pasado, presente y futuro.

Esta misma concepción de astrología no es ajena a la *Guemará*, el *Talmud* y los *Midrashim*. El arameo también emplea la palabra "astar" para referirse a las estrellas, y el Talmud identifica el arte de interpretarlas con un nombre muy similar al usado en español, *astrológuia*. El objetivo de la presente obra será precisamente ahondar en el estudio de la astrología y sus orígenes, desde una perspectiva judía, coherente con la Torá.

Los kojavím y mazalót, esto es, "las estrellas y constelaciones", albergan en su seno gran cantidad de información. La persona dotada de la facultad de "leer" los astros y predecir a partir de ellos los

eventos futuros, recibe en la *Guemará* el nombre de astralóg o itstagnin. Este erudito era también capaz de acceder a información concreta sobre diferentes personas, observando las estrellas bajo las cuales habían nacido y analizando de qué forma éstas condicionaban su naturaleza y conducta.

Las apariciones de la astrológuia o *itstagni-nut* en la literatura sagrada son abundantes, y se pueden localizar a simple vista. No es difícil dar con ellas a lo largo de la *Guemará* y los *Midrashím*. A continuación, enunciaremos algunos casos puntuales a modo de ejemplo.

Según el *Midrash Raba*, visitar a un astrólogo tras haber comprado un esclavo nuevo y consultarle sobre la fortuna de esta nueva "adquisición", era moneda corriente entre la gente pudiente.

En el Midrásh, Pesiktá Raba, se cuenta que la sabiduría del Rey Salomón (*Shlomó HaMélej*), el más sabio de los hombres, era superior incluso a la de los bnei Kédem. ¿En qué radicaba la amplia sabiduría de los *bnei Kédem*? Su principal virtud, explica a continuación el *Midrásh*, era la de ser reputados astrólogos. En el tratado *Babá Batrá 16 - B* al hacerse referencia al *versículo* "*HaShem* bendijo a Abraham con todo", la *Guemará* alude al Patriarca diciendo: "poseía gran astrología en su corazón", y continúa, "de modo que todos los Reyes de la Tierra acudían a él para consultarlo sobre los secretos de las constelaciones".

La *Guemará Shabat 156 - A* cuenta que cuando *HaShem* prometió a Abraham el nacimiento de

un hijo varón, éste le *respondió*: *Ribonó Shel Olam*, rey del universo, "veo en mi astrología que no podré tener hijo alguno". La respuesta de *HaShem* no se hizo esperar: "Sal de tu astrología".

Significativamente, Rashí cita este mismo pasaje en Bereshit (Génesis) al explicar la interpretación
del famoso versículo "sal y observa las estrellas, si
las puedes contar, así será tu descendencia", pues
en efecto HaShem estaba ordenando a Abraham que
saliera de los límites de su astrología: "Trasciende
tu itstagninut, pues tú ves en las estrellas que no
has de tener hijos, pero Yo iré más allá de las estrellas, y así te será dada descendencia". En cualquier
caso, en este pasaje se revela que Abraham poseía
sorprendentes conocimientos astrológicos.

Cuenta también la *Guemará Sotá 12 B* que el pueblo egipcio era amante de la astrología. Por ejemplo, cuando *Paró* el Faraón implementó el decreto de que todo niño varón recién nacido fuera arrojado a las aguas, estaba obedeciendo el consejo de sus astrólogos. He aquí que los astrólogos egipcios supieron mediante las estrellas que el salvador de Israel sería juzgado a través del agua, por lo que mediante aquel tremendo decreto intentaron acelerar su castigo y librarse de él antes de que fuera tarde. Aunque su plan fracasó, la visión no careció de precisión.

Incluso el propio *Paró* contaba con conocimientos para interpretar las estrellas, pues cuando los *iehudím* se presentaron ante él para clamar por la salida de Egipto, éste respondió: *Shemot 10:10* "Veo

maldad frente a vuestros rostros". Según se explica, esta declaración era una advertencia basada en las estrellas, y una alusión directa al peligro que implicaban la salida al desierto y la "sangre derramada".

La frase, entonces, puede leerse: "Veo en las estrellas que habrá sangre delante de ustedes". En efecto, no se equivocaba: cuando los judíos entraron finalmente a la Tierra de Israel debieron circuncidarse, y por consiguiente sangraron. Tanto en este caso como en el anterior, las visiones fueron inexactas y malinterpretadas, pero esencialmente ciertas en su contenido.

Allí mismo, la *Guemará Sotá 13-B* recuerda a *Iosef* diciendo: "*Iosef* rebajó el nivel de los astrólogos de Faraón". ¿De qué modo? Ocurrió que *Paró* convocó a los astrólogos del reino para que interpretaran sus sueños, pero ninguno de ellos tuvo éxito; sólo *Iosef* supo encontrarles significado. De aquí que "rebajó" el nivel de los astrólogos egipcios. El pasaje no deja de ser ilustrativo: en tiempos de *Iosef*, la corte egipcia también abundaba en astrólogos e intérpretes de las constelaciones.

El *Midrásh Bereshít Rabá 85-2* relata que la esposa de Potifar¹ codiciaba a *Iosef* no solamente por su belleza, sino también por motivos astroló-

<sup>1)</sup> La historia de Iosef HaTzadík, "El Justo", es ampliamente conocida dentro del pueblo judío, y se encuentra relatada en el libro de Génesis de la Biblia, llamado Bereshit en su idioma original. En ella se menciona a Potifar (alto mandatario de la corte del Faraón, que empleó a Iosef como su esclavo obteniendo grandes beneficios de su sabiduría) y su esposa.

gicos. Mediante la observación de los astros, creyó ver que de la unión entre ambos nacería un niño. Si bien su interpretación fue incorrecta, la misma no estuvo demasiado alejada de la verdad. Fue su propia hija, *Asenat*, quien acabó contrayendo matrimonio con *Iosef* y dándole hijos.

Aun cuando en reiteradas oportunidades la astrología de paganos e idólatras muestra ser inexacta, no puede decirse que estuviera totalmente errada. Incluso, es posible encontrar casos en los cuales los astrólogos egipcios elaboraron interpretaciones sumamente acertadas.

La Guemará Sotá 36-B dice: Cuando Paró resolvió nombrar a Iosef como máximo administrador del reino, sus astrólogos se opusieron argumentando: "Vemos en las estrellas que este sujeto ha sido comprado como esclavo por veinte monedas de plata, ¿él será puesto como soberano por encima nuestro?". ¿Cómo conocían los astrólogos la exacta cantidad de monedas pagadas en la venta de Iosef? Nadie sabía de aquella cifra más que el propio Iosef y sus hermanos. Sin embargo, a través de las estrellas, los astrólogos de Paró lograron acceder a ese detalle. Los ejemplos no dejan de sucederse.

De acuerdo al *Midrásh* y las palabras de *Reb Nosson*, viendo los relatos en la historia de *Purim* "*Hamán* (enemigo jurado del pueblo judío en tiempos del imperio del Rey Asuero) era un gran astrólogo", y fue así que calculó el momento exacto para intentar dañar a los judíos que vivían en su inmensa tierra.

## uánto de verdadero hay en la astrología?

mo hemos podido apreciar, en los escritos de nuestros Sabios abundan las referencias bibliográficas a este peculiar talento de observar los astros y ver el futuro, el pasado o sencillamente conceptos que escapen al ojo desnudo.

La pregunta fundamental que se presenta a continuación es tan evidente como inquietante: ¿son las revelaciones astrológicas verdades auténticas? ¿Debemos, como judíos, prestar oído a lo que los astros tengan para decir? ¿Qué opina la Torá al respecto?

Existe una importante distancia entre ver algo verdadero en las estrellas, e interpretarlo correctamente. En el *Talmud Ierushálmi*, tratado de *Avodá Zará*, se cuenta la historia de un barbero al cual cierto astrólogo le advirtió que se resguardara de los *iehudím*, pues ellos "derramarían su sangre". Impulsado por esta semilla de odio, y aprovechando el modo en que sus clientes judíos se mostraban vulnerables ante él, navaja en mano asesinó a varios de ellos. Para su sorpresa, el tiempo y las circunstancias lo llevaron a convertirse al judaísmo, y con motivo de su circuncisión el *mohel* "derramó su sangre", dando cumplimiento a la promesa de los astros, pero de forma errónea.

A la luz de la Guemará, pareciera ser que en efecto existe cierto grado de verdad en las afirmaciones astrológicas, aun para los judíos. Tal vez el ejemplo por excelencia de este fenómeno sea el conocido caso de la hija de Rabí Akiva<sup>2</sup>, mencionado en el tratado de Shabat 156-B.

Cuenta la historia que dos astrólogos discutían, como mero pasatiempo, el destino de las personas que pasaban junto a ellos en la calle. He aquí que la hija de Rabí Akiva pasó por allí, y los astrólogos dictaminaron que habría de morir en el día de su boda.

Cuando aquel día finalmente llegó, ocurrió que un hombre pobre se aproximó a la casa de la novia para pedir algo de comer. Consumidos como estaban por los preparativos, nadie le prestó atención. Sólo la novia, en su misericordia, interrumpió sus tareas y le proporcionó al hambriento e inesperado huésped algunos víveres. Esa misma noche, recién desposada, la hija de Rabí Akiva clavó su larga hebilla de pelo en la pared de la habitación antes de irse a dormir (como era costumbre en aquellos tiempos), y he aquí que a la mañana siguiente encontró una enorme serpiente venenosa, atravesada justo por la cabeza, dentro del muro. Sin dudas, esa era la serpiente que iba a darle la mordida letal predicha en las estrellas, pero su tzedaká v bondad logró salvarla de aquel destino.

<sup>2)</sup> Destacado Sabio que vivió en los tiempos de la destrucción del Segundo Templo de Jerusalén.

La Guemará Shabat 156-B cuenta también la historia de la madre de Rab Naiman, famoso Sabio del tiempo de los Emoraím (eruditos talmúdicos). Estando embarazada, alcanzó a escuchar la conversación de dos astrólogos que decían que su hijo estaba condenado por las estrellas a ser un ladrón. Decidida a impedir semejante destino, la mujer tomó la resolución de cubrir la cabeza de su hijo Najman desde el día de su nacimiento en forma permanente, como señal de irát shamáim³, temor a Dis. Los años pasaron, y su hijo Rab Naiman transitó el camino de la sabiduría, manteniendo su cabeza cubierta a toda hora. Una única vez en el transcurso de su vida debió descubrir su cabeza, y el propio Sabio cuenta que en dicha oportunidad se vio asaltado por un poderoso deseo de robar.

Todas estas historias revelan que las predicciones de los astrólogos son acertadas, aunque no completamente inevitables. No podría negarse, en principio, que en las estrellas existiría información sobre rasgos de personalidad y futuros posibles. De hecho, la *Guemará Shabat 156-A* posee toda una sección dedicada a describir los atributos de las personas y su futuro en función de las estrellas rectoras de su nacimiento, calculables a partir del día y la

<sup>3)</sup> Significativamente, es de aquí que se aprende que la cabeza cubierta simboliza el temor al Cielo. Incluso, algunos dicen que el término *iármulke* (a diferencia del más frecuentemente utilizado *kipá*) no sólo significa "cobertura", sino que además es la unión de dos términos, *irá* y *malká*. La palabra *Malká*, en arameo, significa "rey", e *irá*, miedo o temor. De esta forma, la *kipá* o *iármulke* representa el "temor al Rey", el "temor al Cielo".

hora en que la persona llega a este mundo.

Encontramos allí, por ejemplo, que cuando una persona nace bajo el *mazal* fortalecido de Marte, en especial un viernes por la noche, llevará sobre sí el destino de ser un asesino. Por lo tanto, la recomendación para este individuo es que se dedique a ser shojet (matarife ritual) o mohel, para así canalizar su impulso por el derramamiento de sangre.

Incluso, la prohibición de hacer *kidush* con vino el viernes por la noche (según el Shulján Aruj, y también de acuerdo a la costumbre de Jabad) entre las seis y las siete de la tarde, tiene su origen precisamente en el deseo de evitar la influencia de este mazal.

Los mazalót o constelaciones parecerían entonces influenciar definitivamente nuestra vida diaria. El Zohar Parshat Nasó lo afirma categóricamente: "todo depende del *mazal*, incluso el rollo de la Torá del Hejal (sagrario donde se depositan los rollos)". Usualmente, traducimos el término mazal como "suerte", pero no se trata de una traducción exacta; mazal significa literalmente "constelación". De modo que hasta de entre los Sifré Torá, si hay más de un rollo disponible, aquél que sea elegido para la lectura no habrá sido escogido por azar, sino de acuerdo a lo prescripto por las constelaciones.

Cuando se terminó de escribir el Séfer Torá de Mashíai⁴, en algunos shabatot específicos el Rebe

<sup>4)</sup> Torá escrita en mérito del Mashiaj, ya pronto en nuestros días.

de Lubavitch le indicaba al *gabai* (encargado) que ése y no otro fuera el *Séfer* empleado para la lectura del día. Cierta vez, en uno de estos *shabatot*, el homenajeado con el privilegio de abrir el *Hejal* y sacar el Rollo de la *Torá* tomó por equivocación un *Séfer Torá* distinto. El *gabai* se apresuró a corregirlo e indicarle que tomara el Rollo de *Mashíaj*. El *Rebe*, que fiel a su costumbre, se encontraba junto al *Hejal* observándolo todo, detuvo al *gabai* de inmediato, diciendo: "Ahora ya no puedes regresarlo; "hakol talui bemazal veafilu Séfer Torá Shebahejal" "Todo depende del *mazal* incluso el rollo de la *Torá* del *Hejal*". Las constelaciones habían determinado que otro Rollo saliera en aquel *shabat*.

Esta última historia pone de manifiesto que las estrellas pueden incluso influir en acciones específicas de los seres humanos. La *Guemará Moed Katan 28 - A* llega mucho más lejos, y afirma que "los hijos, la vida y el sustento no dependen de los méritos, sino del *mazal*". Obviamente, entonces, la astrología tiene un peso que la propia *Torá* reconoce.

Sin embargo, a pesar de todo, nuestros Sabios mencionan en la *Guemará Shabat 156* en otra parte: "*En Mazal LeIsrael*", "no existe el mazal para Israel"; en otras palabras, los judíos no dependen de las constelaciones. Y más aún, la *Guemará* se pregunta en *Pesajím 113- B*: "¿De dónde aprendemos que no estamos autorizados a visitar a los astrólogos y pedirles consejo o que hagan predicciones para nosotros? Del versículo que dice *Devarim 18 : 13* ´serás sencillo y sincero con *HaShem* tu Di-s´; ino vayas

en busca de información sobre el futuro!".

¿Cómo conciliar estas ideas aparentemente contradictorias? ¿Hay verdad en las estrellas para los iehudím? ¿Por qué si en el Talmud se dan sobradas muestras de la verdad de la astrología, la propia Guemará prohíbe enfáticamente la consulta de astrólogos?

Si nos atenemos al minucioso estudio de la Torá, podemos desentrañar cada uno de estos interrogantes. En lo relativo a consultar a los astrólogos, no existe en realidad duda alguna: la Guemará afirma vehementemente que dicha práctica está prohibida sin excepción. No está permitido consultar a nadie que lea las estrellas para recibir ayuda o consejo.

En cuanto a la verdad contenida en las estrellas y las predicciones que afectan al pueblo judío, debemos referirnos a una célebre discusión entre el Rambam (Rabí Moshé ben Maimón, Maimónides) y el Rambán (Rabí Moshé ben Najmán, Najmánides). El Rambam no reconoce verdad en los enunciados de los astrólogos; atribuye sus aciertos a la casualidad, la suerte o cualquier otro factor. De aquí que no se nos permita acudir a visitarlos: no hay verdad en sus palabras, y nuestra obligación de confiar en Di-s nos impone alejarnos de tales mentiras y supersticiones. El Rambán, por su parte, afirma exactamente lo contrario, y reconoce que hay verdad en la astrología. Pero su consulta queda igualmente prohibida en virtud del versículo mencionado anteriormente: "serás sencillo y sincero con HaShem tu Di-s", y no pondrás tu confianza en predicciones so-